
 

191 
 

JSL: Journal Smart Law 

                   http://jurnal.jsl.or.id/index.php/jsl/index 

Vol. 3, No. 2, Maret 2025 

E-ISSN: 2963-0991 

 

 

Implementasi Hukum Waris Terhadap Rumah Berdasarkan As-Sulhu Perspektif 

Fiqih Syafi’iyah: Studi Kasus Di Desa Paluh Pakih Kecamatan Batang Serangan 

Kabupaten Langkat 

 

Imam Al-Farisi Siregar1, Kamaliah R2  

Institut Jam’iyah Mahmudiyah Langkat1,2 

imamalfarisisiregar7@gmail.com,kamaliahijm@gmail.com 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini berjudul “Implementasi Hukum Waris Rumah Berdasarkan As-Sulhu Perspektif 

Fiqih Syafi’iyah: Studi Kasus di Desa Paluh Pakih, Kecamatan Batang Serangan, Kabupaten 

Langkat.” Fokus penelitian ini adalah pada praktik pembagian rumah sebagai bagian dari harta 

warisan, yang dalam tradisi masyarakat setempat lebih sering diberikan kepada anak bungsu. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kasus melalui wawancara 

mendalam kepada tokoh agama, tokoh masyarakat, serta analisis literatur fikih Syafi’iyah. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa meskipun hukum faraidh dalam Islam telah mengatur pembagian 

harta warisan secara pasti, praktik pemberian rumah kepada anak bungsu dapat dibenarkan apabila 

diselesaikan dengan mekanisme as-sulhu (perdamaian) yang dilandasi kerelaan dan kesepakatan 

seluruh ahli waris. Dengan demikian, praktik tersebut tidak bertentangan dengan prinsip dan 

syariat, karena mengandung nilai keadilan, kemaslahatan, dan menjaga keharmonisan keluarga. 

Penelitian ini menegaskan adanya integrasi antara hukum Islam dan adat lokal dalam penyelesaian 

masalah warisan. 

Kata Kunci: Hukum Waris, As-Sulhu, Fikih Syafi’iyah 
 

ABSTRACT 

This research is entitled “The Implementation of House Inheritance Based on As-Sulhu in the 

Perspective of Shafi’i Fiqh: A Case Study in Paluh Pakih Village, Batang Serangan District, 

Langkat Regency.” The focus of this study is the practice of distributing a house as part of 

inheritance, which in the local tradition is more commonly given to the youngest child. The research 

employs a qualitative method with a case study approach through in-depth interviews with religious 

leaders, community figures, and analysis of Shafi’i fiqh literature. The findings reveal that although 

Islamic faraidh law provides a fixed distribution of inheritance, the practice of granting the house 

to the youngest child can be justified if carried out through the mechanism of as-sulhu 

(conciliation), based on mutual consent and agreement of all heirs. Thus, this practice does not 

contradict the principles of Islamic law, as it embodies justice, benefit, and family harmony. The 

study highlights the integration of Islamic law and local tradition in resolving inheritance issues. 

Keywords: Inheritance Law, As-Sulhu, Fikih Syafi’iyah 

 

PENDAHULUAN 

Bangsa Indonesia merupakan negara majemuk yang mengakui keberagaman 

agama, budaya, dan adat istiadat sebagaimana dijamin dalam Undang-Undang Dasar 1945. 

http://jurnal.jsl.or.id/index.php/jsl/index
mailto:imamalfarisisiregar7@gmail.com
mailto:kamaliahijm@gmail.com


 

192 
 

Dalam konteks tersebut, hukum Islam memiliki peranan penting, khususnya dalam bidang 

hukum keluarga yang mengatur hak dan kewajiban antaranggota keluarga, termasuk 

pembagian warisan (faraidh). 

Dalam praktik sosial, sering kali muncul tradisi lokal yang berbeda dari ketentuan 

faraidh. Salah satunya terdapat di masyarakat Desa Paluh Pakih, Kecamatan Batang 

Serangan, Kabupaten Langkat, di mana terdapat kebiasaan memberikan rumah sebagai 

harta warisan kepada anak bungsu. Tradisi ini didasari oleh pertimbangan bahwa anak 

bungsu biasanya tinggal dan merawat orang tua hingga akhir hayat mereka. 

Namun, praktik tersebut menimbulkan persoalan tentang kesesuaiannya dengan 

hukum waris Islam. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengetahui praktik 

pembagian rumah bagi anak bungsu di Desa Paluh Pakih serta menganalisis implementasi 

konsep as-sulhu (perdamaian) sebagai mekanisme penyelesaian sengketa waris dalam 

perspektif fiqih Syafi’iyah. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman 

baru mengenai penerapan hukum Islam yang kontekstual dalam masyarakat serta 

memperkuat hubungan antara hukum adat dan hukum Islam dalam penyelesaian persoalan 

waris. 

 

TINJAUAN TEORITIS 

Kajian teoritis dalam penelitian ini mencakup beberapa aspek penting. Pertama, 

mengenai definisi warisan, . Dalam perspektif hukum Islam, warisan (al-mīrāts) adalah 

perpindahan hak kepemilikan harta peninggalan dari seseorang yang telah meninggal dunia 

kepada ahli warisnya berdasarkan ketentuan syariat. Hukum adat memandang warisan 

sebagai harta keluarga yang diwariskan menurut kebiasaan atau tradisi yang berlaku di 

suatu daerah, sehingga sering kali terdapat perbedaan dengan aturan faraidh Islam. 

Sementara itu, KHI menegaskan bahwa warisan harus dibagi sesuai dengan ketentuan Al-

Qur’an, hadis, dan ijtihad ulama, namun tetap membuka ruang bagi kesepakatan damai 

antar ahli waris. 

Dasar hukum waris dalam Al-Qur’an terdapat pada QS. An-Nisa ayat 11–12, yang 

secara rinci menetapkan bagian masing-masing ahli waris. Selain itu, hadis Nabi juga 

memberikan penjelasan tambahan mengenai siapa saja yang berhak mewarisi serta prinsip 

keadilan dalam pembagian warisan. 

Pendapat ulama Syafi’iyah mengenai faraidh menekankan pentingnya ketetapan 

syariat yang bersifat pasti (qat’i). Menurut mazhab Syafi’i, pembagian waris tidak boleh 

diabaikan atau diubah tanpa sebab yang dibenarkan. Namun demikian, para ulama 

Syafi’iyah memberikan ruang penyelesaian melalui mekanisme as-sulhu apabila semua 

ahli waris menyetujui suatu kesepakatan bersama. 

Mengenai konsep as-sulhu, Imam Syafi’i dalam kitab al-Umm memposisikannya 

setara dengan akad jual beli, sehingga as-sulhu memiliki rukun, syarat, serta akibat hukum 

yang harus terpenuhi. Para fuqaha Syafi’iyah membolehkan penerapan as-sulhu dalam 

persoalan harta, termasuk pembagian warisan, selama tidak ada paksaan dan seluruh pihak 

yang terlibat memberikan persetujuan dengan penuh kerelaan. Hal ini menunjukkan bahwa 



 

193 
 

as-sulhu dapat menjadi solusi hukum yang selaras dengan syariat sekaligus mampu 

menjaga kemaslahatan, keadilan, serta keharmonisan di tengah keluarga dan masyarakat. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus. 

Lokasi penelitian adalah Desa Paluh Pakih, Kecamatan Batang Serangan, Kabupaten 

Langkat waktu penelitian dimulai dari bulan April sampai dengan bulan Juli 2025. 

Informan terdiri dari tokoh agama, tokoh masyarakat, serta ahli waris. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi, dan studi literatur. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan cara reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik pemberian rumah kepada anak 

bungsu masih berlaku kuat di Desa Paluh Pakih. Rumah dipandang sebagai simbol 

kehormatan keluarga dan anak bungsu dianggap paling layak karena merawat orang tua. 

Namun, dalam hukum faraidh Islam, tidak ada keistimewaan bagi anak bungsu. Untuk 

mengakomodasi adat ini, digunakan mekanisme as-sulhu. 

Analisis fiqih Syafi’iyah menunjukkan bahwa as-sulhu sah sebagai jalan keluar, 

selama ada kerelaan dan kesepakatan seluruh ahli waris. Hal ini selaras dengan prinsip 

maslahah dan menjaga silaturahmi keluarga. Dengan demikian, adat yang berlaku dapat 

dikatakan tidak bertentangan dengan syariat selama memenuhi syarat-syarat sulh. 

Perbandingan dengan penelitian terdahulu menunjukkan bahwa fenomena serupa 

juga ditemukan di daerah lain, seperti Aceh dan Sumatera Barat, di mana anak bungsu atau 

anak perempuan sering mendapat prioritas dalam warisan rumah. 

 

PENUTUP 

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan maka dapat diambil kesimpulan: 

1. Tradisi masyarakat Desa Paluh Pakih yang memberikan rumah kepada anak bungsu 

lahir dari pertimbangan sosial, yakni peran anak terakhir yang biasanya tinggal bersama 

orang tua hingga akhir hayat serta memberikan perawatan lebih besar. Dari sisi sosial, 

tradisi ini dianggap adil dan wajar. 

2. Menurut hukum faraidh, rumah sebagai harta warisan harus dibagi sesuai ketentuan Al-

Qur’an dan Sunnah. Namun, fiqih Syafi’iyah memberikan ruang bagi penyelesaian 

melalui As-Sulhu (perdamaian) apabila semua ahli waris sepakat dan ini hukumnya Sah. 

Dengan demikian, tradisi ini tetap dapat diterima selama ada kerelaan dan kesepakatan 

bersama. 

3. Pemberian rumah kepada anak bungsu tidak dapat dikatakan sebagai pelanggaran 

hukum Islam selama dilakukan melalui musyawarah keluarga dan persetujuan seluruh 

ahli waris. Hal ini menunjukkan adanya titik temu antara adat dan syariat, di mana 

hukum Islam tetap dijaga, sementara kearifan lokal tetap dilestarikan demi menjaga 

keharmonisan keluarga dan masyarakat. 

 



 

194 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur`an 

Abdul Jalil. (2006). Ilmu Waris dalam Islam. Jakarta: Prenada Media. 

Amir Syarifuddin. (2008). Hukum Kewarisan Islam. Jakarta: Kencana. 

Assaad. (2022). Hukum Adat Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers. 

Fatchur Rahman. (2014). Ilmu Mawaris. Bandung: Al-Ma’arif. 

Sayyid Sabiq. (2006). Fiqh Sunnah. Beirut: Dar al-Fikr. 

Wahbah Zuhaili. (2016). Fiqh Islam wa Adillatuhu. Beirut: Dar al-Fikr. 

Kompilasi Hukum Islam (KHI). (1991). Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991. Jakarta: 

Depag RI. 

Abu Ishaq Ibrahim, Al^Muhazab Fi Fiqhi Imam Syafi’i. 

Musthafa Al-Bugha. Al-Fiqhu Al-Manhaji `ala Mazhab Syafi`i. Damasqus, Darul 

Musthafa, 2008 

 


