JSL: Journal Smart Law
http://jurnal.jsl.or.id/index.php/jsl/index
Vol. 4, No. 1, September 2025
E-ISSN: 2963-0991

Hukum Wudu Bagi Pengguna Kosmetik Waterproof Dalam
Perspektif MUI Langkat

Muhammad Syarifan®
Institut Jam’iyah Mahmudiyah Langkat!
Email: mhdsyarifan22@gmail.com

ABSTRAK

Penggunaan kosmetik waterproof di kalangan muslimah semakin meningkat seiring perkembangan
gaya hidup modern. Namun, kosmetik jenis ini menimbulkan persoalan fikih, khususnya terkait
keabsahan wudu, karena sifatnya yang dapat menghalangi sampainya air ke kulit. Wudu merupakan
syarat sah salat, sehingga keberadaan penghalang (kajib) pada anggota wudu berimplikasi langsung
terhadap sah atau tidaknya ibadah. Penelitian ini bertujuan untuk: (1) mengkaji pandangan fikih Islam
mengenai syarat sah wudu terkait adanya penghalang pada anggota wudu, (2) menganalisis
pandangan Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kabupaten Langkat tentang hukum wudu bagi pengguna
kosmetik waterproof, serta (3) mengidentifikasi solusi praktis yang ditawarkan MUI Langkat bagi
muslimah pengguna kosmetik waterproof. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
jenis penelitian hukum Islam normatif-empiris. Data penelitian diperoleh melalui wawancara dengan
pengurus Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kabupaten Langkat sebagai sumber data utama. Data yang
telah diperoleh kemudian dianalisis menggunakan model analisis Miles dan Huberman yang meliputi
tiga tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi,
dengan tetap memperhatikan pendekatan fikih dan sosial-keagamaan. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa menurut fikih Islam, salah satu syarat sah wudu adalah sampainya air ke kulit tanpa adanya
penghalang. Kosmetik waterproof yang membentuk lapisan kedap air termasuk kategori hajib yang
dapat menyebabkan wudu tidak sah apabila tidak dihilangkan. MUI Kabupaten Langkat
berpandangan bahwa penggunaan kosmetik waterproof pada dasarnya diperbolehkan, namun wajib
dihapus terlebih dahulu sebelum berwudu agar air dapat mengenai kulit secara sempurna. Adapun
solusi yang ditawarkan MUI Langkat antara lain menghapus kosmetik sebelum berwudu, berwudu
sebelum menggunakan kosmetik, serta menggunakan kosmetik alternatif yang tidak menghalangi air.
Penelitian ini diharapkan dapat menjadi pedoman praktis bagi muslimah dalam menjaga keabsahan
wudu dan salat sesuai dengan tuntunan syariat Islam.

Kata Kunci: Wudhu, Kosmetik Waterproof

ABSTRACT
The use of waterproof cosmetics among Muslim women is increasing along with the development of
modern lifestyles. However, this type of cosmetic raises figh problems, especially related to the
validity of ablution, because of its properties that can block the arrival of water to the skin. Wudu is a
valid condition for prayer, so the existence of a barrier (hajib) on ablution members has direct
implications for the validity of worship or not. This study aims to: (1) examine the views of Islamic
jurisprudence regarding the legal requirements of ablution related to the existence of obstacles in
ablution members, (2) analyze the views of the Indonesian Ulema Council (MUI) of Langkat Regency
on the law of ablution for users of waterproof cosmetics, and (3) identify practical solutions offered
by MUI Langkat for Muslim women who use waterproof cosmetics. This study employed a

69


http://jurnal.jsl.or.id/index.php/jsl/index
mailto:mhdsyarifan22@gmail.com

gualitative approach with a normative-empirical approach to Islamic law. Data were obtained through
interviews with the Indonesian Ulema Council (MUI) officials in Langkat Regency, serving as the
primary data source. The data were then analyzed using the Miles and Huberman analysis model,
which encompasses three main stages: data reduction, data presentation, conclusion drawing and
verification, while still considering both the Islamic jurisprudence (fikih) and socio-religious
approaches. The results of the study show that according to Islamic jurisprudence, one of the valid
conditions for ablution is the arrival of water to the skin without any obstruction. Waterproof
cosmetics that form a waterproof layer are included in the category of hajib which can cause ablution
to be invalid if not removed. The MUI of Langkat Regency is of the view that the use of waterproof
cosmetics is basically allowed, but it must be removed first before performing ablution so that the
water can hit the skin perfectly. The solutions offered by MUI Langkat include removing cosmetics
before ablution, ablution before using cosmetics, and using alternative cosmetics that do not block
water. This research is expected to be a practical guideline for Muslim women in maintaining the
validity of ablution and prayer in accordance with the guidance of Islamic law.

Keywords: Wudu, Waterproof Cosmetic

PENDAHULUAN

Pada era modern, penggunaan kosmetik tidak hanya dipandang sebagai sarana untuk
mempercantik diri, tetapi juga dikaitkan dengan aspek kesehatan. Perkembangan ilmu
pengetahuan, teknologi, serta perubahan sosial budaya mendorong masyarakat untuk lebih
memperhatikan penampilan dan kebutuhan hidup sehari-hari. Di Indonesia, jenis kosmetik
sangat beragam, mulai dari kosmetik rias hingga kosmetik perawatan. Salah satu yang Kini
sangat populer adalah kosmetik waterproof yang tahan terhadap air. Produk ini tidak hanya
digunakan pada acara khusus, tetapi juga menjadi bagian dari aktivitas sehari-hari, termasuk
di lingkungan kampus bahkan saat beribadah.Kosmetik waterproof semakin digemari di
kalangan muslimah, termasuk di Kabupaten Langkat. Jenis kosmetik ini dirancang agar tahan
lama dan tidak mudah luntur meskipun terkena air atau keringat. Produk seperti foundation,
lipstik matte, maskara tahan air, dan cat kuku banyak digunakan oleh mahasiswi karena
dinilai lebih praktis dan awet saat beraktivitas. Namun, penggunaan kosmetik waterproof
menimbulkan persoalan tersendiri, khususnya terkait pelaksanaan Wudu.

Sebagian muslimah masih merasa ragu mengenai sah atau tidaknya Wudu ketika
kosmetik tersebut masih melekat pada wajah atau anggota tubuh lainnya, bahkan tidak sedikit
yang belum memahami bahwa kosmetik waterproof dapat menghalangi sampainya air ke
kulit. Kondisi ini menunjukkan adanya kekurangan pemahaman mengenai hukum fikih
penggunaan kosmetik tahan air dalam kaitannya dengan kesucian Wudu dan keabsahan Salat.

Dalam proses ini, setiap anggota tubuh yang wajib dibasuh harus terkena air secara
sempurna agar Wudu dianggap sah. Apabila ada penghalang pada kulit, seperti lapisan
kosmetik yang kedap air, maka dikhawatirkan Wudu tidak sah karena air tidak dapat
menyentuh kulit secara langsung. Jika Wudu yang tidak sah maka Salat yang dikerjakan
seorang pun akan tidak sah, dikarenakan syarat sahnya Salat ialah Wudu yang sah.

Dalam buku Al-Fikih Al-islami wa Adillatuhu yang dituliskan oleh Wahbah al-Zuhaili
dijelaskan bahwa air suci yang digunakan untuk berwudu dan meratakan air yang suci
kesemua kulit, yaitu meratakan air ke seluruh anggota yang wajib dibasuh, hingga tidak ada
bagian yang tertinggal. Perbuatan ini bertujuan untuk meratakan air pada seluruh bagian kulit.
Oleh sebab itu, jika terdapat bagian sebesar jarum yang tidak terkena air, maka Wudunya
tidak sah. Pada konteks meratakan air suci kesemua kulit, dimaksudkan ialah air suci tersebut
mengenai kulit tanpa adanya penghalang.

70



Permasalahan ini menjadi relevan untuk dikaji lebih dalam, terutama karena tren
penggunaan kosmetik waterproof terus meningkat di kalangan muslimah muda. Pemahaman
yang kurang tentang ketentuan Wudu dan dampak penggunaan kosmetik tersebut dapat
menimbulkan kebingungan hukum di masyarakat. Oleh karena itu, penting merujuk pada
dalil-dalil syariat Islam sebagai dasar dalam menentukan hukum penggunaannya.

Sebagaimana AIIah SWT berfirman dalam QS. Al-Maidah ayat 6:
ity 5 ) Sl S5 AG sl J) 2 a &
g g S5l o ;»-Sub \)J'/GL\J ot r-gob N P\L’)b gS\v;f
wuw\wm?,gru;u\@,\ (Sw.\,
)(Sﬁiﬁ:j S ﬂ)@w&&’dm %3 e ;Wv
(/561 ) ijﬁ_.srﬁjrgp

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan Salat,
maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan
(basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki (QS. Al-Maidah ayat 6).”

Avyat ini menjelaskan tata cara Wudu yang benar, yaitu membasuh wajah, kedua tangan
hingga siku, mengusap kepala, dan membasuh kedua kaki hingga mata kaki. Ulama tafsir
seperti Al-Qurthubi dalam Al-Jami’ 1i Ahkam al-Qur’an menafsirkan bahwa perintah
“basuhlah” (\;Liﬁ) menunjukkan kewajiban air mengenai kulit secara langsung tanpa
terhalang apapun. Jika ada sesuatu yang menghalangi sampainya air ke kulit, maka basuhan
tidak sah dan Wudu menjadi batal. Demikian pula Imam Al-Nawawi dalam Al-Majmu’
menjelaskan bahwa setiap benda yang melekat di kulit dan mencegah air sampai ke kulit,
baik berupa cat, lilin, atau kosmetik, wajib dihilangkan terlebih dahulu sebelum berwudu.

Avyat ini menjadi dasar hukum bahwa dalam proses bersuci, tidak boleh ada penghalang
pada anggota Wudu. Dengan demikian, penggunaan kosmetik waterproof yang membentuk
lapisan kedap air dapat memunculkan masalah hukum karena berpotensi menghalangi
sampainya air ke kulit. Hal ini sejalan dengan konsep hajib dalam fikih yaitu sesuatu yang
menghalangi air menyentuh kulit dan dapat membatalkan kesempurnaan Wudu.

Permasalahan juga muncul karena adanya keraguan sebagian masyarakat mengenai sah
tidaknya Wudu saat menggunakan kosmetik waterproof. Banyak muslimah belum
mengetahui bahwa sebagian produk kosmetik ini dapat membentuk lapisan yang sulit
ditembus air. Dalam konteks figh, hal ini berkaitan dengan konsep "hajib" (penghalang) yang
dijelaskan para ulama berdasarkan prinsip dasar Wudu bahwa air harus sampai ke kulit.

71



Dalam kasus penghalang air pada Wudu, terdapat hadis Rasulullah SAW yang diriwayatkan
dari Aisyah radhiyallahu 'anha:

z @
A

og St .o L PR R e e @ 2 qc 5o 4@ L £,
}uw%»@w/ jww\&o&d\dbzdb&pix\@@w\&;

% - > . ° Y
(355 $18155) .« Jeginh sl Fly JE Gl g 1 ek
Artinya: “Dari Anas radhiyallahu ‘anhu, ia berkata: Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam
melihat seorang lelaki yang pada kakinya ada bagian seukuran kuku yang belum terbasuh
air, lalu beliau bersabda: “Kembalilah dan perbaikilah wudhu’'mu”. (HR. Abu Dawud).
Hadis ini menunjukkan pentingnya kesempurnaan wudu, khususnya kewajiban
membasuh seluruh anggota wudu tanpa ada bagian yang terhalang dari sampainya air. Kata
&2l dalam hadis tersebut bermakna perintah untuk kembali ke tempat wudu, sedangkan mald
i a5 berarti memperbaiki wudu dengan cara melakukannya secara sempurna. Para ulama
menjelaskan bahwa perintah tersebut dapat dimaknai dengan mengulang wudu dari awal atau
membasuh bagian yang belum terkena air, tergantung pada lamanya jeda waktu.

Hadis ini secara tegas menjadi dasar hukum bahwa tidak bolehnya adanya penghalang
yang menghambat sampainya air ke kulit saat berwudu. Para ulama kemudian menggiyaskan
ketentuan ini pada seluruh anggota wudu, sehingga setiap benda yang melekat dan bersifat
menghalangi air, seperti kotoran atau lapisan tertentu pada kulit dan kuku, wajib dihilangkan
terlebih dahulu. Dalam konteks kekinian, lapisan kosmetik waterproof yang bersifat kedap air
termasuk dalam kategori penghalang tersebut.

Oleh karena itu, Imam An-Nawawi dan para ulama lainnya menegaskan bahwa
keberadaan penghalang semacam ini dapat menyebabkan wudu tidak sempurna, bahkan tidak
sah, apabila tidak dihilangkan terlebih dahulu. Hal ini menjadi landasan penting dalam
mengkaji praktik penggunaan kosmetik waterproof terhadap keabsahan wudu, khususnya di
kalangan muslimah.

Secara etimologis, kata "Wudu" berasal dari bahasa Arab al-wadha’ah, yang
mengandung arti kebersihan dan kecerahan. Adapun menurut ulama kontemporer seperti
Wahbah Az-Zuhaili, Wudu merupakan aktivitas menggunakan air pada bagian tubuh tertentu
dengan tujuan untuk menyucikan diridari hadas kecil. Secara teknis, Wudu dilakukan dengan
membasuh beberapa anggota tubuh, yakni wajah, kedua tangan sampai siku, kepala, serta
kedua kaki hingga mata kaki. (Amar, 2025)

Salah satu syarat sah Wudu adalah air harus menyentuh kulit tanpa terhalang oleh
benda apapun. Konsep ini dikenal dengan istilah hajib. Ulama Syafi‘iyah, sebagaimana
dijelaskan dalam buku Al-Fikih Al-Islami Wa Adillatuhu, menegaskan bahwa jika ada
penghalang di kulit, maka Wudu dianggap tidak sah, kecuali jika lapisan tersebut sangat tipis
dan masih dapat ditembus air.

72



Penelitian oleh (Nazeladita, et al, 2020) juga menemukan bahwa kosmetik waterproof
berpotensi menjadi penghalang karena sifatnya yang menutup pori-pori kulit dan itu menjadi
keraguan bagi mahasiswa dalam berwudu. Meskipun demikian, perkembangan kosmetik
modern menimbulkan perbedaan pendapat di kalangan masyarakat mengenai cara menyikapi
hukum penggunaannya.

Hasil observasi awal peneliti di beberapa wilayah Kabupaten Langkat, seperti Stabat,
Tanjung Pura, dan Hinai, menunjukkan bahwa penggunaan kosmetik waterproof sudah
sangat umum di kalangan muslimah, khususnya mahasiswi dan pekerja muda. Pengamatan
yang dilakukan di beberapa kampus dan pusat kegiatan masyarakat memperlihatkan bahwa
banyak muslimah menggunakan produk kosmetik seperti foundation tahan air, bedak cair,
lipstik matte, eyeliner waterproof, serta maskara tahan air.

Berdasarkan hasil wawancara awal dengan beberapa informan, seorang mahasiswi
Institut Jam’iyah Mahmudiyah (IJM), menyatakan bahwa ia tetap menggunakan produk
foundation dan eyeliner waterproof saat beraktivitas sehari-hari. Menurutnya, penggunaan
kosmetik tersebut sering menimbulkan keraguan dalam pelaksanaan wudu karena ia tidak
yakin apakah air dapat meresap sempurna ke kulit wajah saat berwudhu.

Sementara itu, mahasiswi Institut Jam’iyah Mahmudiyah (IJM) Fakultas Syariah
lainnya, mengungkapkan bahwa ia kerap melaksanakan wudu tanpa menghapus riasan wajah
yang masih menempel. Menurut Era, kondisi tersebut dapat menyebabkan wudu menjadi
tidak sah serta menimbulkan keraguan dalam keabsahan ibadah salat yang dilakukan.
Temuan awal ini menunjukkan adanya permasalahan pemahaman dan praktik wudu di
kalangan mahasiswi pengguna kosmetik waterproof, sehingga penting untuk diteliti lebih
lanjut dari perspektif hukum Islam.

Dalam Fatwa MUI Nomor 26 Tahun 2013 tentang Standar Kehalalan Produk Kosmetik
dijelaskan bahwa penggunaan kosmetik diperbolehkan karena merupakan salah satu
kebutuhan manusia. Dengan menggunakan kosmetik, seseorang dapat tampil lebih percaya
diri dan terlihat lebih menarik. Namun, penggunaan kosmetik tersebut harus memenubhi
syarat, yaitu bahan yang digunakan harus halal dan suci. (Jawahir, 2024) Hal ini
menunjukkan tingginya kebutuhan masyarakat terhadap kepastian hukum mengenai
kehalalan produk kosmetik.

Sebagai lembaga otoritas keagamaan, MUI memiliki peran penting dalam memberikan
panduan hukum yang jelas dan praktis bagi masyarakat Muslim Indonesia. Majelis Ulama
Indonesia (MUI) secara umum memberikan pandangan bahwa kosmetik yang bersifat tahan
air perlu dihapus sebelum berwudu agar air dapat mengenai kulit secara sempurna. Namun,
hingga saat ini belum banyak kajian mendalam mengenai pandangan MUI Langkat secara
khusus terkait hukum Wudu bagi pengguna kosmetik waterproof.

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan akan kepastian hukum yang dapat
dijadikan pedoman praktis bagi muslimah di Kabupaten Langkat bagi pengguna kosmetik
waterproof. Maka dari itu, peneliti memilih MUI Kabupaten Langkat sebagai fokus penelitian
didasarkan pada beberapa pertimbangan strategis. Pertama, Langkat merupakan kabupaten
dengan tingkat urbanisasi yang tinggi, dimana penggunaan kosmetik modern termasuk

73



waterproof cukup umum di kalangan muslimah. Kedua, MUI Langkat memiliki rekam jejak
yang baik dalam mengeluarkan fatwa-fatwa yang responsif terhadap permasalahan
kontemporer. Ketiga, keberagaman latar belakang pendidikan dan mazhab ulama di MUI
Langkat memungkinkan diperolehnya perspektif yang komprehensif dan representatif.

Pemilihan judul dan lokasi penelitian ini dilatarbelakangi oleh belum adanya kajian
yang komprehensif tentang hukum penggunaan kosmetik waterproof dalam perspektif MUI
di Kabupaten Langkat. Padahal, keberadaan MUI sebagai lembaga keagamaan memiliki
otoritas dalam memberikan fatwa dan bimbingan keagamaan bagi masyarakat. Dengan
demikian, penelitian ini berfokus untuk mengkaji hukum Wudu bagi pengguna kosmetik
waterproof dalam perspektif MUI Langkat dengan membandingkan pandangan ulama dari
berbagai mazhab fikih.

TINJAUAN TEORITIS
1. Pengertian Wudu

Kata Wudu ( s s<=1) dalam bahasa arab berasal dari kata al-wadha’ah (3:4=3), kata
ini bermakna al-hasan (o=l yaitu kebaikan, dan juga sekaligus bermakna an-nadhafah
(AdUadl) yaitu kebersihan. Sedangkan menurut syara®™, berarti nama pekerjan-pekerjaan
yang berupa menggunakan air untuk anggota-anggota tubuh tertentu, disertai niat.
Demikian juga menurut Supiana dan M. Karman bahwa kata al-wuduu berasal dari
bahasa arab yang diadopsi dari kata al-wadaah yang artinya baik dan bersih.

Wudu adalah ibadah yang dilakukan dengan cara membasuh anggota badan tertentu
(anggota Wudu dengan niat tertentu) ketika akan melakukan Salat, thawaf, membaca Al-
Qur“an dan ibadah lainnya. Maksud anggota badan tertentu tersebut adalah anggota-
anggota Wudu yang wajib dibasuh dan diusap ketika berwudu. Tidak sah Wudu jika
mengusap dan membasuh yang bukan anggota Wudu anggota badan yang termasuk
anggota Wudu adalah muka, dua lengan, kepala, dan kedua kaki. (Jawahir, 2024) Dalam
hal ini Allah sendiri memerintahkan dan dia telah menetapkan anggota badan yang harus
dibasuh pada saat Wudu.

2. Pengertian Kosmetik Waterproof
Kosmetik adalah kumpulan bermacam-macam alat kecantikan untuk mempercantik
muka, badan dan anggota badan. Kosmetik berhubungan dengan kecantikan untuk
mempercantik wajah, kulit, rambut seperti bedak, pemerah bibir, khusus untuk wanita.
(Departemen Pendidikan Nasional, 2008) Waterproof adalah istilah yang digunakan
untuk produk kosmetik yang tahan air. (Halim, 2004) Jadi, kosmetik waterproof adalah
alat kecantikan untuk mempercantik, memperindah anggota badan yang berbahan
waterproof atau anti air.
3. Perspektif Fikih Islam dalam Penggunaan Kosmetik Waterproof
Tujuan dipakainya produk-produk kosmetik ialah untuk mempercantik diri. Apalagi
kosmetik ini identik dengan wanita. Dalam Islam tidak pernah melarang seseorang untuk
mempercantik diri demi keindahan. Mempercantik diri juga demi agar terlihat indah yang
tentunya juga dengan tujuan yang baik pula. Sebab Allah SWT., menyukai keindahan.
Hal ini selaras dengan pernyataan Ellite dan Agus dalam jurnal mereka yang mengatakan

74



bahwa walau kecantikan dan keindahan itu fitrah, namun untuk mencapai kemaslahatan,
Islam memberikan aturan dengan apa yang harus dilakukan terkait dengan kecantikan
tersebut.

Islam menyuruh para wanita untuk menghias diri yaitu juga dengan kosmetik.
Namun dalam Islam juga dijelaskan untuk memilih bahan-bahan kosmetik yang aman
bagi tubuh dan tentunya juga halal. Serta dalam pemakaian kosmetiknya tidak berlebihan
apalagi hingga merubah ciptaan Allah Swt. Seperti Friman Allah Swt dalam surah Al-
Ahzab ayat 33:

AW gy 5530 sl 5,2 sl L) el 58 5 N 55 2 5553
ol ) Vgl 1S3ty e )l Jal P e Ll i 4 Dy
(v

Artinya : “Dan hendaklah kamu tetap di rumahmu dan janganlah kamu berhias
dan (bertingkah laku) seperti orang-orang jahiliah dahulu, dan laksanakanlah salat,
tunaikanlah zakat dan taatilah Allah dan Rasul-Nya. Sesungguhnya Allah bermaksud
hendak menghilangkan dosa dari kamu, wahai ahlul bait dan membersihkan kamu
sebersih-bersihnya”. (OS. Al-Ahzab: 33).

Makna ayat diatas sudah jelas bahwa berhias sewajarnya jangan berlebihan yang
dapat menimbulkan keburukan juga. Pada zaman yang serba digital ini semakin banyak
juga inovasi-inovasi dalam bidang kosmetik. Banyaknya mengeluarkan produk-produk
kosmetik yang mengandung bahan yang berbahaya bagi tubuh yang dapat merusak tubuh
dan banyak juga diantaranya yang tidak halal (Departemen Agama RI, 2009). Sebagian
konsumen tidak memperhatikan bahan-bahan yang terkandung dalam produk kosmetik.
Mereka hanya peduli akan tujuan dan hasilnya.

Oleh sebab itu Fatwa MUI No. 26 Tahun 2013 mengenai standar kehalalan
kosmetik dan penggunaanya, sebagai berikut:

1) Kosmetik yang digunakan untuk berhias hukumnya mubah, dengan syarat harus halal
dan suci yang sesuai dengan syari’at Islam dan tidak mendatangkan mudharat bagi
pemakainya.

2) Kosmetik yang digunakan untuk dikonsumsi didalam tubuh yang bahannya dari najis
dan babi, maka hukumnya haram.

3) Kosmetik yang digunakan pada bagian luar tubuh yang berasal dari najis atau selain
babi hukumnya Dboleh dengan ketentuan melakukan penyucian setelah
menggunakannya.

4) Tidak ada keringanan bagi pemakai yang menggunakan kosmetik sebagali
penyempurna dengan menggunakan kosmetik yang haram.

5) Kosmetik yang didalamnya terkandung mikroba yang berasal dari gen babi dan organ
manusia hukumnya haram digunakan.

75



6) Kosmetik yang bahannya mengandung hewan halal sekalipun walau
penyembelihannya yang tidak sesuai dengan syari’at Islam, maka hukumnya makruh
tahrim dan hal itu harus dihindari penggunaannya.

7) Kosmetik yang bahannya mengandung dan menggunakan dari mikroba yang tidak
jelas asal-usulnya, maka wajib dihindari, hingga saat sudah jelas halal dan haramnya
bahan didalamnya.

Berdasarkan fatwa MUI diatas maka dapat disimpulkan bahwa penggunaan
kosmetik itu dibolehkan dalam hukum Islam, asal sesuai dengan syari’at Islam, harus
jelas halal dan kesuciannya serta tidak berdampak buruk bagi tubuh. Pada dasarnya
kosmetik itu baik, kosmetik digunakan untuk memperindah yang sudah indah. Dan dalam
hukum Islam juga kosmetik diperbolehkan. Akan saja perlunya waspada dan lebih banyak
mengumpulkan informasi mengenai kosmetik. Sebab seperti yang sudah dijelaskan diatas
bahwa banyak bahan yang berbahaya yang terdapat dalam kosmetik.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan fokus pada kajian
hukum Islam tentang Wudu bagi pengguna kosmetik waterproof. Penelitian ini bertujuan
untuk memahami pandangan hukum Islam mengenai sah atau tidaknya Wudu ketika terdapat
kosmetik yang dapat menghalangi sampainya air ke anggota Wudu. Data dikaji melalui
sumber ajaran Islam seperti Al-Qur’an, hadis, kitab-kitab fikih, serta fatwa Majelis Ulama
Indonesia yang berkaitan dengan bersuci dan penggunaan kosmetik. Selain itu, penelitian ini
juga menggali pandangan para ulama dan pengurus MUI Kabupaten Langkat untuk
memperoleh penjelasan yang jelas tentang hukum Wudu bagi muslimah yang menggunakan
kosmetik tahan air seperti foundation, lipstik matte, maskara, dan cat kuku.

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara langsung dengan pengurus dan
anggota Komisi Fatwa MUI Kabupaten Langkat, disertai dengan pengamatan dan
pengumpulan dokumen pendukung berupa fatwa, buku fikih, dan tulisan ilmiah. Data yang
diperoleh kemudian disusun, dikelompokkan, dan dijelaskan secara tertulis agar mudah
dipahami. Untuk menjaga keabsahan data, hasil wawancara dibandingkan dengan sumber
tertulis dan dilakukan diskusi dengan pihak yang memahami hukum Islam. Melalui cara ini,
penelitian  diharapkan dapat memberikan gambaran yang jelas dan dapat
dipertanggungjawabkan mengenai hukum Wudu bagi pengguna kosmetik waterproof
menurut pandangan fikih Islam dan MUI Kabupaten Langkat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pandangan Fikih Islam tentang Syarat Sah Wudu Terkait Adanya Penghalang
(Hajib)
Temuan penelitian yang diperoleh melalui wawancara langsung dengan Ketua
Komisi Fatwa MUI Kabupaten Langkat menunjukkan bahwa konsep sampainya air ke
kulit merupakan prinsip fundamental dalam pelaksanaan wudu menurut fikih Islam.
Prinsip ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga menyentuh aspek substansial dalam
hukum thaharah, karena wudu merupakan syarat sah ibadah salat. Oleh sebab itu,
keabsahan wudu sangat bergantung pada terpenuhinya seluruh rukun dan syarat yang

76



telah ditetapkan oleh syariat, salah satunya adalah tidak adanya penghalang (hajib) pada
anggota wudu.

Pandangan yang disampaikan oleh Dr. Sabaruddin Bisri, Lc., MA sejalan dengan
pendapat jumhur ulama yang menegaskan bahwa air harus sampai secara langsung ke
kulit pada anggota wudu. Setiap benda yang menempel dan menghalangi air, baik berupa
zat padat, lapisan, maupun bahan kedap air, dikategorikan sebagai hajib yang dapat
membatalkan wudu apabila tidak dihilangkan terlebih dahulu. Hal ini menunjukkan
bahwa fikih Islam memandang proses bersuci bukan sekadar aktivitas simbolik,
melainkan ibadah yang memiliki ketentuan teknis yang jelas dan terukur.

Landasan normatif dari ketentuan tersebut bersumber dari Al-Qur’an, khususnya
firman Allah Swt. dalam QS. Al-M3a’idah ayat 6:

NJ,J\J\(&J‘, V&a juup c.Mjm 4 3 @@
}\Jf-m}% o5 S 8l )J'/@Lb\"'\"(“'sd rﬂ‘vbc{\wf
JEESH = w\)wm}.\;ru;uw (Sw.\,\;\,

5 4 ﬂj@wr&xw«m b s Sl s
T - o P
(1 Io/SJSU\)wO}/'g :.yss "S:):(../ 5

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak melaksanakan salat,
maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku, dan sapulah kepalamu, serta
basuhlah kakimu sampai ke kedua mata kaki.”

Ayat tersebut secara tegas menggunakan kata faghsilii (basuhlah), yang dalam
kajian usul fikih dipahami sebagai perintah yang mengharuskan air mengalir dan
menyentuh anggota tubuh yang diperintahkan. Oleh karena itu, para ulama sepakat bahwa
makna membasuh tidak dapat terwujud apabila terdapat sesuatu yang menghalangi
sampainya air ke kulit. Inilah yang kemudian melahirkan konsep hajib dalam pembahasan
fikih thaharah.

Penjelasan Dr. Sabaruddin Bisri yang menekankan bahwa ukuran sah atau
tidaknya wudu bukan terletak pada nama atau jenis benda, melainkan pada fungsinya
sebagai penghalang air, menunjukkan pendekatan fikih yang bersifat kaidahiyah
(berdasarkan kaidah umum). Pendekatan ini sejalan dengan kaidah fikih yang
menyatakan “al- ‘ibrah bi al-ma ‘ant la bi al-asma’” (yang menjadi ukuran adalah hakikat
dan fungsi, bukan sekadar nama). Dengan demikian, baik penghalang tersebut berupa
bahan tradisional seperti lilin dan cat, maupun bahan modern seperti kosmetik
waterproof, seluruhnya memiliki kedudukan hukum yang sama apabila terbukti
menghalangi air.

Pandangan ini juga sejalan dengan pendapat ulama mazhab Syafi‘i yang secara
tegas menyatakan bahwa wudu tidak sah apabila ada bagian anggota wudu yang tidak
terkena air, meskipun hanya sedikit. Mazhab Syafi‘i menekankan kehati-hatian (ihtiyat)
dalam ibadah thaharah karena berkaitan langsung dengan sah atau tidaknya salat. Oleh

77



sebab itu, keberadaan penghalang sekecil apa pun harus diperhatikan secara serius oleh
seorang muslim.

Dalam konteks kekinian, pandangan tersebut diperkuat oleh pendapat para ahli
fikih kontemporer. Salah satunya adalah Prof. Dr. Ahmad Tholabi Kharlie, M.A. (2021
2024), pakar hukum Islam Indonesia, yang menyatakan bahwa perkembangan produk
kosmetik modern harus dikaji dengan pendekatan maqasid dan kaidah fikih. Menurut
beliau, selama suatu produk membentuk lapisan yang menghalangi air menyentuh kulit,
maka ia termasuk dalam kategori hajib dan berdampak pada keabsahan wudu. Beliau
menegaskan bahwa inovasi modern tidak serta-merta mengubah hukum dasar ibadah,
melainkan harus tunduk pada prinsip-prinsip fikih yang telah mapan.

Pendapat serupa juga disampaikan oleh Dr. Erwandi Tarmizi, Lc., MA. dalam
kajian fikih kontemporer yang banyak disampaikan pada periode 2020-2024. la
menjelaskan bahwa kosmetik waterproof pada umumnya dirancang untuk menahan air,
sehingga secara logika fikih memiliki potensi besar menjadi penghalang wudu.
Menurutnya, jika suatu kosmetik terbukti tidak tembus air berdasarkan uji nyata, maka
wudu yang dilakukan tanpa menghilangkannya tidak sah, dan hal ini berlaku bagi laki-
laki maupun perempuan tanpa pengecualian.

Kedua pendapat ahli tersebut menunjukkan adanya kesinambungan antara fikih
klasik dan fikih kontemporer. Prinsip hajib yang telah dibahas oleh ulama terdahulu tetap
relevan untuk menjawab persoalan modern, termasuk penggunaan kosmetik waterproof
yang saat ini banyak digunakan oleh masyarakat. Hal ini menegaskan bahwa fikih Islam
memiliki fleksibilitas dalam objek kajian, namun tetap konsisten dalam prinsip
hukumnya.

Dengan demikian, temuan penelitian ini menegaskan bahwa pandangan MUI
Kabupaten Langkat tidak berdiri sendiri, melainkan selaras dengan dalil Al-Qur’an,
pendapat jumhur ulama, mazhab Syafi‘i, serta pandangan para ahli fikih kontemporer
dalam lima tahun terakhir. Keberadaan penghalang (hajib) pada anggota wudu, termasuk
dari kosmetik waterproof, memiliki implikasi hukum yang serius terhadap keabsahan
wudu. Oleh karena itu, umat Islam, khususnya pengguna kosmetik modern, dituntut untuk
lebih memahami aspek fikih thaharah agar pelaksanaan ibadahnya sah dan sesuai dengan
ketentuan syariat.

. Pandangan MUI Kabupaten Langkat tentang Hukum Wudu bagi Pengguna
Kosmetik Waterproof

Temuan penelitian yang diperoleh melalui wawancara dengan Ketua Komisi
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kabupaten Langkat menunjukkan bahwa hukum
wudu bagi pengguna kosmetik waterproof dipahami dan ditetapkan berdasarkan prinsip
dasar fikih Islam, yaitu keharusan sampainya air ke kulit pada anggota wudu. Prinsip ini
merupakan fondasi utama dalam hukum thaharah dan telah menjadi kesepakatan jumhur
ulama dari berbagai mazhab fikih. Oleh karena itu, setiap praktik yang berpotensi
menghalangi sampainya air ke kulit harus dikaji secara serius karena berimplikasi
langsung terhadap sah atau tidaknya wudu dan, pada akhirnya, sah atau tidaknya salat.

Dr. Sabaruddin Bisri, Lc., MA menegaskan bahwa Islam pada dasarnya
membolehkan penggunaan kosmetik sebagai bagian dari berhias dan menjaga
penampilan. Kebolehan tersebut sejalan dengan ajaran Islam yang menghargai

78



kebersihan, kerapian, dan keindahan selama tidak melanggar ketentuan syariat. Namun
demikian, kebolehan tersebut tidak bersifat mutlak, melainkan terikat dengan syarat-
syarat tertentu, khususnya ketika berkaitan dengan ibadah mahdhah seperti wudu.

Dalam konteks wudu, MUI Kabupaten Langkat menekankan bahwa kosmetik
waterproof memiliki karakteristik khusus yang membedakannya dari kosmetik biasa.
Kosmetik jenis ini dirancang untuk tahan air, menempel kuat di kulit, dan tidak mudah
luntur. Karakteristik inilah yang kemudian berpotensi menjadikannya sebagai hajib, yaitu
penghalang yang mencegah air menyentuh kulit secara langsung. Apabila kondisi tersebut
terjadi, maka wudu yang dilakukan tidak memenuhi syarat sah menurut fikih Islam.

Penjelasan Dr. Sabaruddin Bisri yang menyatakan bahwa ukuran sah atau
tidaknya wudu bukan terletak pada merek atau jenis kosmetik, melainkan pada
kemampuannya menghalangi air, menunjukkan pendekatan fikih yang bersifat substantif.
Pendekatan ini sejalan dengan kaidah fikih yang menilai hukum berdasarkan dampak dan
fungsi suatu perbuatan, bukan sekadar pada bentuk lahiriah atau label produk. Dengan
demikian, kosmetik waterproof dinilai bukan dari popularitas atau klaim produsennya,
tetapi dari realitas fungsionalnya terhadap pelaksanaan wudu.

Pandangan MUI Kabupaten Langkat juga mencerminkan sikap kehati-hatian
(thtiyar) dalam ibadah. Kehati-hatian ini penting karena wudu merupakan syarat sah salat,
sedangkan salat merupakan ibadah utama yang menjadi tolok ukur amal seorang muslim.
Oleh sebab itu, MUI tidak serta-merta mengharamkan penggunaan kosmetik waterproof,
tetapi memberikan batasan yang jelas: kosmetik tersebut wajib dihilangkan apabila
terbukti menghalangi air wudu.

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Prof. Dr. Ahmad Tholabi Kharlie, M.A.
(2020-2024), pakar hukum Islam kontemporer, yang menyatakan bahwa persoalan
kosmetik modern harus dikembalikan pada prinsip dasar fikih thaharah. Menurut beliau,
inovasi produk kecantikan tidak boleh mengaburkan ketentuan ibadah yang bersifat tetap.
Selama suatu produk membentuk lapisan yang menghalangi air, maka ia berstatus sebagai
hajib dan berdampak pada keabsahan wudu. Pendapat ini menguatkan sikap MUI
Kabupaten Langkat yang menempatkan kosmetik waterproof dalam kerangka hukum
fikih yang proporsional dan kontekstual.

Selain itu, pendapat Dr. Erwandi Tarmizi, Lc.,, MA dalam Kkajian fikih
kontemporer periode 2021-2024 juga relevan dengan temuan penelitian ini. la
menegaskan bahwa kosmetik waterproof pada umumnya dirancang untuk menolak air,
sehingga secara logika fikih memiliki potensi besar menghalangi sampainya air ke kulit.
Oleh karena itu, pengguna kosmetik waterproof diwajibkan membersihkannya terlebih
dahulu sebelum berwudu apabila ingin memastikan keabsahan ibadahnya. Pendapat ini
memperkuat pandangan MUI Kabupaten Langkat bahwa kehati-hatian merupakan pilihan
terbaik dalam menjaga kesempurnaan wudu.

Lebih lanjut, MUI Kabupaten Langkat juga menekankan aspek edukatif kepada
masyarakat, khususnya muslimah, agar lebih memahami karakteristik kosmetik yang
digunakan. Kurangnya pemahaman terhadap sifat waterproof sering kali menimbulkan
keraguan (waswas) dalam beribadah. Dalam Islam, ketenangan batin dalam beribadah
merupakan hal yang penting, karena ibadah tidak hanya dituntut sah secara hukum, tetapi
juga membawa ketenteraman spiritual bagi pelakunya.

79



Solusi yang ditawarkan oleh MUI Kabupaten Langkat, seperti berwudu terlebih
dahulu sebelum menggunakan kosmetik waterproof atau memilih kosmetik yang mudah
dibersihkan dan tidak kedap air, menunjukkan pendekatan fikih yang solutif dan aplikatif.
Pendekatan ini mencerminkan keseimbangan antara kebutuhan berhias dan kewajiban
menjaga keabsahan ibadah. Dengan demikian, syariat Islam tidak dipahami sebagai
aturan yang memberatkan, tetapi sebagai pedoman yang menjaga kemaslahatan umat.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pandangan MUI
Kabupaten Langkat mengenai hukum wudu bagi pengguna kosmetik waterproof sejalan
dengan prinsip fikih Islam, dalil Al-Qur’an, serta pandangan para ahli fikih kontemporer
dalam lima tahun terakhir. Wudu bagi pengguna kosmetik waterproof tidak sah apabila
kosmetik tersebut menghalangi sampainya air ke kulit. Oleh karena itu, penghapusan
kosmetik waterproof sebelum berwudu menjadi keharusan demi menjaga kesempurnaan
dan keabsahan ibadah, khususnya salat sebagai ibadah utama dalam kehidupan seorang
muslim.,

. Solusi Praktis yang Ditawarkan MUI Langkat bagi Muslimah Pengguna Kosmetik
Waterproof

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Majelis Ulama Indonesia (MUI)
Kabupaten Langkat tidak hanya memberikan penjelasan hukum terkait sah atau tidaknya
wudu bagi pengguna kosmetik waterproof, tetapi juga menawarkan berbagai solusi
praktis yang bersifat aplikatif dan mudah diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Solusi-
solusi ini dirumuskan dengan mempertimbangkan realitas kehidupan modern, khususnya
kebutuhan muslimah dalam berhias, tanpa mengesampingkan prinsip-prinsip dasar
hukum fikih Islam yang berkaitan dengan kesucian dan keabsahan ibadah.

Berdasarkan hasil wawancara dengan Dr. Sabaruddin Bisri, Lc., MA selaku Ketua
Komisi Fatwa MUI Kabupaten Langkat, persoalan utama dalam penggunaan kosmetik
waterproof terletak pada sifatnya yang membentuk lapisan kedap air di permukaan kulit.
Lapisan ini berpotensi menjadi hajib, yaitu penghalang yang mencegah sampainya air ke
kulit pada saat berwudu. Oleh karena itu, MUl Kabupaten Langkat memandang perlu
adanya solusi praktis yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga realistis dan dapat
dijalankan oleh muslimah dalam aktivitas sehari-hari.

Solusi pertama dan paling utama yang ditekankan oleh MUI Kabupaten Langkat
adalah kewajiban membersihkan atau menghapus kosmetik waterproof secara sempurna
sebelum melaksanakan wudu apabila kosmetik tersebut terbukti menghalangi air.
Pembersihan ini harus dilakukan hingga benar-benar tidak tersisa lapisan yang dapat
menghambat sampainya air ke kulit. Solusi ini didasarkan pada prinsip dasar fikih
thaharah yang menegaskan bahwa sahnya wudu bergantung pada meratanya air pada
anggota wudu tanpa adanya penghalang.

Penegasan Dr. Sabaruddin Bisri bahwa wudu tidak sah apabila air tidak sampai ke
kulit menunjukkan sikap tegas MUI Kabupaten Langkat dalam menjaga keabsahan
ibadah. Ketegasan ini bukan dimaksudkan untuk mempersulit umat, melainkan sebagai
bentuk kehati-hatian dalam menjaga kesucian ibadah yang menjadi syarat sah salat.

80



Dengan membersihkan kosmetik waterproof sebelum berwudu, muslimah diharapkan
dapat melaksanakan ibadah dengan keyakinan dan ketenangan batin tanpa rasa ragu
terhadap keabsahannya.

Selain membersihkan kosmetik sebelum wudu, MUI Kabupaten Langkat juga
menawarkan solusi alternatif yang dinilai lebih praktis dan aman, yaitu melakukan wudu
terlebih dahulu sebelum menggunakan kosmetik waterproof. Setelah itu, muslimah
dianjurkan untuk menjaga wudu agar tidak batal selama beraktivitas. Solusi ini dipandang
sangat relevan bagi muslimah yang membutuhkan riasan tahan lama, seperti perempuan
bekerja, mahasiswa, atau mereka yang menghadiri kegiatan formal dalam waktu yang
panjang.

Pendekatan ini bersifat preventif karena mencegah terjadinya wudu yang tidak sah
akibat masih melekatnya kosmetik waterproof pada anggota wudu. Dengan berwudu
sebelum menggunakan kosmetik, muslimah telah memastikan bahwa kewajiban bersuci
telah dilaksanakan secara sempurna. Selama wudu tersebut tidak batal, maka salat yang
dikerjakan tetap sah meskipun kosmetik waterproof masih melekat.

Lebih lanjut, MUI Kabupaten Langkat juga menganjurkan muslimah untuk lebih
selektif dalam memilih jenis kosmetik yang digunakan. Kosmetik berbahan dasar air
(water-based), kosmetik yang mudah dibersihkan, atau kosmetik yang tidak membentuk
lapisan kedap air dinilai lebih aman digunakan karena tidak berpotensi menghalangi air
wudu. Anjuran ini menunjukkan bahwa MUI tidak bersikap kaku terhadap perkembangan
produk kecantikan modern, melainkan berupaya mengarahkan umat agar memilih produk
yang lebih sesuai dengan ketentuan syariat.

Pemilihan kosmetik yang tepat menjadi bagian dari ikhtiar muslimah dalam
menjaga kesucian ibadah. Dengan memilih produk yang tidak menghalangi air, proses
wudu dapat dilakukan dengan lebih mudah tanpa harus melalui pembersihan yang rumit.
Hal ini sekaligus menunjukkan bahwa syariat Islam memberikan ruang fleksibilitas
selama prinsip dasarnya tetap terjaga.

Selain solusi teknis, MUl Kabupaten Langkat juga menekankan pentingnya
peningkatan pemahaman fikih thaharah, khususnya terkait konsep hajib dalam wudu.
Menurut Dr. Sabaruddin Bisri, pemahaman fikih yang baik akan membentuk kesadaran
beragama yang lebih matang. Muslimah yang memahami kaidah fikih tidak hanya
mengikuti aturan secara formal, tetapi mampu menilai secara mandiri apakah kosmetik
yang digunakan berpotensi menghalangi air wudu atau tidak.

Pendekatan ini menunjukkan bahwa MUI Kabupaten Langkat tidak ingin umat
bersikap pasif dan hanya bergantung pada fatwa atau larangan semata. Sebaliknya, MUI
mendorong umat untuk memahami dasar-dasar hukum Islam sehingga mampu
menerapkannya secara kontekstual dalam kehidupan modern. Dengan pemahaman
tersebut, muslimah dapat bersikap lebih bijak, bertanggung jawab, dan tidak mudah
diliputi rasa waswas dalam beribadah.

Lebih jauh, MUI Kabupaten Langkat juga memandang pentingnya edukasi dan
sosialisasi keagamaan yang berkelanjutan terkait penggunaan kosmetik dan kaitannya
dengan wudu. Edukasi ini dapat dilakukan melalui pengajian, ceramah, pembinaan
keagamaan, maupun forum-forum diskusi yang membahas fikih kontemporer. Dengan

81



adanya edukasi yang memadai, masyarakat diharapkan memiliki pemahaman yang utuh
dan tidak salah kaprah dalam menyikapi persoalan kosmetik waterproof.

Pendekatan edukatif ini memiliki nilai strategis karena tidak hanya menyelesaikan
persoalan praktis, tetapi juga membangun kesadaran jangka panjang di tengah
masyarakat. Ketika umat memiliki pemahaman fikih yang baik, maka persoalan ibadah
tidak lagi dipenuhi keraguan, melainkan dilandasi keyakinan dan ketenangan batin. Hal
ini sejalan dengan tujuan utama syariat Islam, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan
menghindarkan umat dari kesulitan yang tidak perlu.

Dengan demikian, solusi yang ditawarkan oleh MUI Kabupaten Langkat bersifat
komprehensif, mencakup aspek teknis, preventif, dan edukatif. Solusi tersebut tidak
dimaksudkan untuk membatasi kebutuhan berhias muslimah, melainkan untuk
memberikan panduan yang seimbang antara tuntutan kehidupan sosial dan kewajiban
menjaga keabsahan ibadah. Pendekatan ini menunjukkan bahwa persoalan kosmetik
waterproof ditempatkan dalam kerangka fikih yang proporsional dan kontekstual.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa solusi praktis yang
ditawarkan MUI Kabupaten Langkat memberikan pedoman yang jelas dan aplikatif bagi
muslimah pengguna kosmetik waterproof. Dengan membersihkan kosmetik sebelum
wudu, melakukan wudu sebelum menggunakan kosmetik, memilih kosmetik yang tidak
menghalangi air, serta meningkatkan pemahaman fikih thaharah, muslimah tetap dapat
menjalankan ibadah wudu dan salat secara sah dan benar. Pendekatan ini tidak hanya
menjaga kesucian ibadah secara lahiriah, tetapi juga memberikan ketenangan batin karena
ibadah dilakukan sesuai dengan tuntunan syariat Islam.

PENUTUP

Berdasarkan pembahasan pada bab di atas, maka dapat diambil kesimpulan bahwa
sejarah pernikahan keluarga pecandu narkoba di Tanjung Pura menunjukkan bahwa
keretakan rumah tangga mereka berakar dari fondasi pernikahan yang tidak kuat, seperti
pernikahan usia muda, ketidaksiapan mental dan ekonomi, serta lingkungan pergaulan yang
buruk. Semua faktor ini saling berhubungan hingga akhirnya membuka jalan bagi masuknya
narkoba dalam kehidupan rumah tangga. Lemahnya pemahaman agama dan kurangnya
kemampuan mengelola masalah membuat keluarga semakin rapuh, sehingga penyalahgunaan
narkoba menjadi pelarian yang merusak seluruh sendi kehidupan keluarga.

Kecanduan narkoba dalam keluarga di Tanjung Pura terjadi karena kombinasi
berbagai faktor seperti pengaruh teman, tekanan ekonomi, kondisi psikologis yang tidak
stabil, mudahnya mendapatkan narkoba, serta lemahnya pengawasan keluarga. Semua faktor
ini mendorong suami semakin terjerumus dalam penggunaan narkoba hingga menjadi
ketergantungan. Dalam perspektif Hukum Keluarga Islam, penyebab-penyebab ini
menunjukkan adanya kelalaian suami dalam menjaga akal, amanah nafkah, dan tanggung
jawab rumah tangga, sehingga dampaknya menghancurkan keharmonisan dan
keberlangsungan keluarga.

82



Candu narkoba membawa dampak besar bagi kehidupan keluarga pecandu di Tanjung
Pura, mulai dari hilangnya peran suami sebagai pemimpin keluarga, rusaknya hubungan
suami-istri, hilangnya kenyamanan rumah, hingga terganggunya perkemkakan psikologis
anak-anak. Ketergantungan narkoba menyebabkan suami lalai dalam kewajiban nafkah,
sering berperilaku kasar, serta merusak suasana rumah yang seharusnya menjadi tempat
ketenangan. Dampak-dampak ini tidak hanya bersifat materi, tetapi juga spiritual karena
menjauhkan keluarga dari nilai-nilai Islam yang mengajarkan tanggung jawab, kasih sayang,
dan pemeliharaan terhadap keluarga.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Nawawi. (2007). Raudhatuth thalibin (H. Muhyiddin Mas Rida, H. Abdurrahman Siregar,

& H. Mok Abidin Zuhn, Penerj.). Jakarta: Pustaka Azzam.

Amar, M. (2025). Status keabsahan wudu tanpa diniatkan untuk ibadah menurut pemikiran
Ibnu Hazm dan Imam Al-Nawawi (Skripsi, Fakultas Syariah dan Hukum). Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Az-Zuhaili, W. (2010). Fikih Islam wa adillatuhu (A. Somad et al., Penerj.; Cet. ke-2).
Jakarta: Mizan.

Departemen Agama Republik Indonesia. (2009). Al-’Aliyy: Al-Qur’an dan terjemahannya.
Bandung: CV Penerbit Diponegoro.

Departemen Pendidikan Nasional. (2008). Kamus besar bahasa Indonesia. Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama.

Halim, A. (2004). Kamus 400 juta praktis. Surabaya: Fajar Mulya.

Jawahir, H. (2024). Kehalalan kosmetik waterproof terhadap sahnya wudu: Analisis Fatwa
MUI Nomor 26 Tahun 2013 tentang standar kehalalan produk kosmetik. Jurnal
Kajian Islam Al Kamal, 4(1), 8-19.

Majelis Ulama Indonesia. (2013). Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 26 Tahun 2013
tentang standar kehalalan produk kosmetika dan penggunaannya.

Nazeladita, M. H., Febriadi, S. R., & Hayatudin, A. (2020). Analisis hukum wudu bagi
pengguna kosmetik waterproof menurut MUI. Prosiding Hukum Ekonomi Syariah,
6(2), 61.

Supiana, & Karman, M. (2004). Materi pendidikan agama Islam. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Syam, R. A. W., Hukmiah, & Syarif, M. U. (2025). Keabsahan wudu menurut hukum Islam
(Studi kritis terhadap pengguna kosmetik waterproof). Jurnal Ar-Risalah, 5(1), 87.

Umbarani, E. M., & Fakhruddin, A. (2021). Konsep mempercantik diri dalam perspektif
Islam dan sains. Dinamika Sosial Budaya, 23(1), 115-125.

Utsaimin, M. bin S. al-. (t.t.). Fathu dzil jalali wal-ikram bi syarhi bulughil maram (A. R. S.
Tamhid, Penerj.). Makkah: Dar Ummil Qura.

83



